Predigt zum 1. Advent

(Evangelium nach Matthaus 24, 29-44) von Pfr. Dr. André Golob

Wie letzten Sonntag haben wir auch heute eine apokalyptische Rede gehdrt. Und
wer vorhin beim Vortrag Uber das neue Lesejahr aufgepasst hat, dem wird das
synoptische Moment nicht entgangen sein. Das Gleichnis vom Feigenbaum haben
wir z.B. nahezu wortgleich, heute bei Matthaus, letzten Sonntag bei Lukas, gehort.

Lukas hat es von Matthaus einfach Gbernommen.

Davon abgesehen ist es aber schon ein heftiger Start ins neue Kirchenjahr und in
den Advent. Die Rede ist von Sintflut, von Zerstérung, von der Vernichtung des einen
und der Rettung des anderen. Ich mdchte noch einmal kurz auf die Bedeutung solch
mythologischer Bilder eingehen, auch wenn ich das schon oft getan habe. Aber es
macht immer wieder Sinn — vor allem fiur jene, die noch nicht so lang an unseren
Gottesdiensten teilnehmen - die Bedeutung solcher Endzeitreden mit ihren
drastischen Bildern zu erklaren. Denn ohne theologisches Hintergrundwissen
konnten diese Ankundigungen womoglich wortlich genommen werden, als
Ankundigungen realer blutrinstiger, von Gott hervorgerufener Naturkatastrophen.
Wir haben schon letzten Sonntag darauf hingewiesen, dass diese Sichtweise grotesk

ist - in Anbetracht unseres liebenden Vaters im Himmel.

An dieser Stelle also noch einmal ein paar klarende Worte zu solchen Darstellungen.

Es gibt zwei mythologische Formen, die wir betrachten wollen. Die erste Form bilden
die Urzeit-Erzahlungen der Vélker, die Geschichten von der Entstehung der Welt und
des Menschen am Anfang der Zeiten. Denke dir — so schlagen sie vor — alle Dinge
der bestehenden Welt fort, rAume beiseite, was dich umgibt, und versuche dir eine
Welt vorzustellen, in der nichts existiert, die leer ist. Dann machst du die Erfahrung
Gott zu begegnen als der einzigen Wirklichkeit. Inhn kannst du nicht wegdenken, weil
er der Ursprung, die Ursache von allem ist — der unbewegte Beweger, so nennt ihn

Avristoteles.

Die zweite Form, von Gott und Mensch wesentlich zu sprechen, bildet die

Apokalyptik. Stelle dir vor — so lautet ihr Vorschlag —, dass alle Dinge der Welt, am

1



Ende der Tage in Nichts zuricksinken. Und frage dich, was dir noch bleibt in
Anbetracht der Verganglichkeit alles Geschaffenen. Dann wirst du auf Gott treffen als

auf die einzige Macht, die dich durch die Nacht geleitet und Gber den Abgrund tragt.

Beides verweist uns ganz zentral auf Gott. Was bei beiden mythologischen Bildern

bleibt, wenn alles im Nichts versinkt, ist Gott.

Nichts zeigt uns dramatischer und bildhafter, wie bedeutungslos und nichtig unsere
selbstgeschaffene Welt ist, unser Alltag, unser Wohlstand, unser Eigenheim - alles ist
Tand aus Menschenhand, sagt Berthold Brecht in seinem Gedicht vom Baal. Viele
erkennen erst auf dem Sterbebett, um was es eigentlich geht und dass das letzte
Hemd keine Taschen hat. Eine ganz individuelle Apokalypse. Die unter uns, die um

einen geliebten Menschen trauern, wissen wovon ich spreche.

Wenn der Tod kommt, bleibt nichts — da kénnen wir schreien und stampfen und
toben — es bleibt nichts — ja ein wenig Staub vielleicht, aber der verweht. Es ist wie
bei der Apokalypse oder vor der Schopfung. Das Einzige, was bleibt, was gerade
dann real und Uberdeutlich hervortritt, ist Gott. Alles andere war nur schoner Schein.
Darauf weist Jesus hin — besonders in seinen Endzeitreden, von denen wir heute
eine gehort haben. Und wir mussen uns fragen: Welche Lehre ziehen wir aus diesen

Worten?

Fir den einen sind die apokalyptischen Worte vom Endgericht Verheilung. Flr
andere mogen sie eine Drohung sein. Je nachdem, wie man dazu steht.

Es sind aber keine Worte, die in die Zukunft weisen, in dem Sinne: Warte mal ab, bis
Christus mit Donner und Blitz zurtick auf die Erde kommt. Da zieh Dich mal warm an.
Eine vollkommen falsche Interpretation. Wir sind nicht gottverlassen, wir brauchen
nicht noch einige Jahre zu warten, bis er denn nun kommt. Denn er ist da. Er war nie
weg. Auch das haben wir letzten Sonntag klar gemacht. Wir midssen uns nur die
vielen Dinge wegdenken, wir mussen hinter die Dinge blicken, um ihn zu erkennen.

Weg mit all dem Plunder und Nippes, der uns die Sicht verstellt.

Um zu verstehen, was hier gesagt werden soll, darf man sich daher - wie gesagt -
keine ferne Zukunft vorstellen. Man darf nicht in See stechen wollen zu einem fernen
Utopia. Nein — in uns selbst und in jedem Menschen an unserer Seite lebt vielmehr

alles, wozu wir eigentlich bestimmt sind. Im Herzen eines jeden Menschen Iasst sich

2



die Unendlichkeit des Himmels, die grenzenlose Schonheit der eigenen Seele, der
Lockruf zu einer unbegrenzten Freiheit vernehmen und eben dazu wollte Jesus einen

jeden Menschen auffordern.

FUr manche unserer Mitmenschen ist Christus - die Liebe, die Hoffnung - aber
scheinbar wirklich weg, subjektiv abwesend. Sie sehen ihn nicht, sie kdbnnen ihn nicht
sehen, vielleicht wollen sie es auch nicht. Vor allen an solche Menschen richtet sich
die heutige Botschaft Jesu. Er wollte ihnen Mut machen, Elend und Leid
beiseitezuraumen und den Traum ihres wirklichen Lebens wiederzuentdecken. Er
wollte ihnen ihre Wirde zurtickgeben. Regelrecht angefleht hat er sie, an sein Reich
zu glauben, an den Wert ihrer eigenen Person zu glauben, und die Augen
aufzuschlagen fur die Schonheit und GrolRe, die in ihr liegt und die jeden Menschen
auszeichnet. Mir kommen spontan der Zdllner Zachaus in den Sinn — wie der
aufbliht, als Jesus ihn auf dem Baum (Ubrigens auch ein Feigenbaum!) anspricht -

und die vielen durch Jesus Geheilten und von fremden Machten Befreiten.

In vielen Gleichnissen hat Jesus so gesprochen. Seine Hande haben Augen von
Menschen berihrt, die blind geworden waren in Einsamkeit und Hoffnungslosigkeit,
die sich unter seinen Worten wieder 6ffneten zum Licht. Seine Hande haben die Haut
von Menschen beruhrt, die wie veratzt war von dem Gefuhl der Scham, der
Unreinheit und der Verwundung durch andere. Wie sehr hat Jesus glauben wollen an
die Schonheit und die Wirde eines jeden Menschen! Aber bis zur Bitterkeit musste
er erleben, dass man sich die Ohren zuhielt und nicht héren wollte, dass man sich
die Augen zuhielt und nicht sehen wollte, dass man sich den Mund zuhielt und nicht
sprechen wollte — wie die drei Affen. Denn immer findet und erfindet unser
umzauntes Leben im Ghetto der Angst Griinde, sich selbst zu schitzen, sich weiter

zu verbarrikadieren und sich geradezu pflichtweise vom Heil abzuschnuren.

Was ist zu tun, wenn sich Menschen schliellich so sehr mit ihrem Unleben
identifizieren, dass sie furchtsam zurlickschrecken vor den Mdglichkeiten die Jesus
ihnen offenbart. Und es gibt solche Menschen, die derart in Verstarrung verharren,
dass sie nicht mehr wissen, was Traumen heil3t. Es aber auch gar nicht wissen
wollen und totschlagen mogen alle, die es ihnen sagen moéchten — oder halt

kreuzigen.



Manchmal habe ich das Gefuhl, unserer ganzen Welt geht es so. Manchmal habe ich
Angst, dass wir solchen Zeiten entgegen gehen, Zeiten der Umnachtung, in der kein
Gut und Bose, kein Laster und keine Tugend, keine GrofRe und keine Niedrigkeit
mehr existieren - nur noch das Einerlei und Allerlei, das alltagliche Nichts, die eigene
Eitelkeit aufgeblasen zur Existenzform, als Reaktion auf Lieblosigkeit und

Kaltherzigkeit.

Am Ende gibt es nur noch Bestimmungen des aulleren Zwangs. Man lebt nicht mehr,
man wird gelebt und will schon gar nicht mehr wissen, wie man aus der Masse der
Belanglosigkeit und Gangelung ausbrechen koénnte. Wie schizophren erscheint da
manchmal auch Kirche, die von vielen und mit Grund gesehen wird, als eine
Institution, die Menschen eher angstigt und bindet, als sie zur Freiheit zu rufen.
Manche Kirchenreprasentanten haben gar nicht begriffen wie revolutionar und
umstirzlerisch die Lehre Christi ist. Manche haben nicht begriffen, warum man Jesus

Christus hingerichtet hat — die Traume des Sohnes Gottes ausradieren wollte.

Traumen und die damit verbundene Fahigkeit zu leiden, zu leiden an der Welt, so wie
sie ist, ist rar. Es war aber die Erfahrung Jesu, dass reif fur das Heil eigentlich nur
diejenigen sind, die Leiden noch nicht ganz verlernt haben, die die Hoffnung und die
Sehnsucht nach einem anderen Leben noch nicht ganzlich aufgegeben haben, die
noch fahig sind zu weinen. Solche Menschen sprach Jesus selig, Menschen, die mit
aller Leidenschaft den Einbruch des Heils in unsere Welt herbeisehnen mussen.

Adventliche Menschen - bei ihnen liegt die Hoffnung der Welt.

Fur uns Christinnen und Christen gilt es, Menschen zu zeigen: Hinter den Dingen
steht ein Gott der Freude, ein Gott, der uns liebt, trotz all unseren Unzulanglichkeiten.
Wir mussen sie anstecken mit der Erwartung dieser Wertschatzung und des
Angenommenseins, so dass sie gar nicht mehr an sich halten konnen. Wie ein Kind
am Heiligen Abend mussen sie dem Glick entgegenfiebern und Schluss machen mit

dem, was ist — neu anfangen.

Es gilt Krafte freizusetzen, Sehnsuchte zu schiren nach einer menschlichen Welt. Es
gilt alle Angst beizulegen, die Enge und Grenzen aufzubrechen, die Hoffnung - die in
der heutigen Zeit so noétig ist - wiederzugewinnen. Dann ist Christus bei uns

angekommen.



Diese Wachsamkeit fur den Moment, in dem unser Leben sich wesentlich
entscheidet, diese Sensibilitdt gegenlber unserer eigenen Menschlichkeit wollte
Jesus uns nahebringen. Wachsamkeit fur die Ankunft Gottes in unserem Leben —
Advent — ankommen. Gott wird Mensch und damit kommt die Menschlichkeit in
unsere Welt. Wie sagte einst der Meister Eckehart und spater Angelus Silesius: ,Ach
konnte nur Dein Herz zu einer Krippe werden, Gott wirde noch einmal ein Kind auf
Erden.” Wir haben es in der Hand, der Welt ein menschliches Antlitz zu verleihen. Mit
Gottes Hilfe.

Amen.



