
Predigt zum 3. Advent 

(Evangelium nach Matthäus 11,2-11)                    von Pfr. Dr. André Golob 

___________________________________________________________________ 
 
Wie letzten Sonntag geht es auch im heutigen Evangelium um Johannes, den 

Täufer, den Sohn der Elisabeth. Vielleicht erinnert Ihr Euch noch daran, wie die 

beiden Cousinen Maria und Elisabeth, beide schwanger, zusammenkamen und das 

Kind in Elisabeths Leib - eben dieser Johannes - vor Freude hüpfte, als beide 

Bäuche sich berührten. Eine Szene, der wir das Magnificat der Elisabeth zu 

verdanken haben – ein Lobgesang auf Maria, den wir aus der Abendliturgie kennen.  

 

Aber Johannes den Täufer und Jesus unterscheidet, obwohl sie vom Alter nicht weit 

entfernt und miteinander verwandt sind, eine ganze Menge. Trotzdem Jesus wohl 

lange Zeit ein Schüler des Täufers gewesen sein muss, ihm zumindest sehr 

nahestand, hat er sich offensichtlich freigeschwommen von seinem Lehrer. Er geht 

Wege, die ganz anders, im wahrsten Sinne des Wortes radikaler (lat. radex = die 

Wurzel) sind, und in gewisser Weise verwirft er das, was der Täufer sagt, bedient 

sich einer tiefer gehenden Methodik – da er der Wahrheit und Gott noch tiefer 

verbunden ist.  

 

Johannes ist ein gewaltiger Mann, eine Erscheinung, die Eindruck macht. Wie 

Rasputin gekleidet zieht er die Leute in seinen Bann. Er tobt und schreit und 

verkündet das Gericht und fordert die Menschen auf umzukehren, sich auf Gott zu 

besinnen. Wir kennen solche Menschen aus dem Alten Testament. Dort werden sie 

Propheten genannt. Es gibt von ihnen fast zwanzig. Es sind meist radikale, 

wortgewaltige Prediger, die den Menschen mit Feuer und dem Untergang drohen, 

falls sie sich nicht besinnen. Amos z.B. ist so jemand, ein Sozialkritiker, ein Mann, 

der in seiner radikalen Forderung nach sozialer Gerechtigkeit und Mitleid mit den 

Bedürftigen viel weiter geht als tausende Jahre nach ihm Karl Marx. Geschlachtet 

werden da die fetten, verwöhnten Luxusweiber der reichen Herren, im eigenen Blute 

wird Gott die ganze gefühl- und mitleidslose Bagage ertränken. Die, die im Saus und 

Braus auf Kosten der Armen leben, werden aufgeschlitzt wie Baschans Kühe – so 

nennt Amos die reichen Luxusfrauen Samariens. Harter Tobak, möchte man sagen. 

 



Wahres Entsetzen über die unerträglichen Qualen der Hungernden, die Missstände 

im eigenen Land, lässt Propheten zu solch drastischen Bildern greifen. Abgesehen 

von dem vielen Blut, ist es jedoch wichtig, dass mal jemand sagt, wie es ist, dass mal 

jemand Tacheles redet - die Missstände an den Pranger stellt … wenn es denn sonst 

niemand tut. Und schauen wir das Leid in der Welt an, dann sind solche Worte 

aktueller denn je. Und ich frage mich häufig, nachdem ich die Nachrichten geschaut 

habe, ob die Diplomatie der Politiker nicht manchmal zu weit geht. Menschenrechte 

und das Überleben unseres Planeten sind nicht verhandelbar – da können auch aus 

christlicher Sicht keine Kompromisse eingegangen werden. 

 

Die jüdischen Propheten waren Menschen, die Visionen hatten, vorausschauten und 

verwiesen auf den, der nach ihnen kommen sollte - mächtiger als sie, von Gott an 

Sohnes statt angenommen. Die Rede ist vom Meschiach, vom Messias (auf 

Griechisch), dem Retter der Welt. Und es darf in diesem Zusammenhang nicht 

überraschen, dass der lateinische Name Jesus, auf hebräischen Jeshua bzw. 

Jehoshua, nichts anderes bedeutet als: „Gott rettet“. 

  

Letzten Sonntag hörten wir, wie Jesaja das Kommen dieses Retters ankündigte und 

auch Johannes verkündete mit lauter Stimme: Nach mir wird jemand kommen, der 

stärker ist als ich, ihm bin ich nicht würdig die Sandalen auszuziehen. Er wird die 

Spreu vom Weizen trennen und den Weizen in seine Scheune bringen und die Spreu 

wird er für immer vernichten. 

 

Der Begriff Prophet, von Griechisch „prophētēs“ (bzw. fem. „prophētissa“), heißt 

Fürsprecher, Sprachrohr. Das heißt, die Propheten sind Übermittler dessen, was Gott 

den Menschen sagen will. Durch ihre Stimme vernehmen wir die Forderung Gottes 

nach Gerechtigkeit und Umkehr, da wo die Rechte von Menschen mit Füßen 

getreten werden. Doch sie sind auch nur Menschen - die Propheten -, auserwählt 

zwar, doch mit ihren eigenen Empfindungen, Emotionen und einem besonders 

ausgeprägten Einfühlungsvermögen ausgestattet. Man spürt regelrecht, wie sie 

mitleiden und wie sehr es sie wütend macht, wenn der Mensch sich von der 

Menschlichkeit abwendet. Entsprechend erscheint ihre Pädagogik ein Stück weit als 

Holzhammermethodik. Sie betrachten die Menschen in ihrer Uneinsichtigkeit und 

Unreife wie Kinder. Ach möge es doch so leicht sein, mit Drohungen und Appellen, 



diese kleinen Einfaltspinsel auf den rechten Weg zurückzuführen. Da ging manchmal 

der Schuss nach hinten los. Wer andere wie Kinder behandelt, darf sich nicht 

wundern, wenn sie reagieren wie Kinder. Manche werden gelacht haben über 

Johannes den Täufer, manche sind darüber wütend geworden … als könne man sie 

einschüchtern wie Kleinkinder. Und bei einem haben Johannes Drohungen und 

Einschüchterungsversuche so viel Trotz und Zorn erzeugt, dass er ihn nicht nur 

mundtot machte sonders sich später das abgeschlagene Haupt des Täufers auf 

einem silbernen Tablett bringen ließ – König Herodes.  

 

Johannes der Täufer, diese irgendwie sympathische, etwas ruppige Figur, hat etwas 

von einem Arzt, der ein Leiden diagnostiziert, der über dem Mikroskop sitzt und wie 

Robert Koch den Bazillus lokalisiert, der die Welt bedroht. Er erscheint wie ein 

Pathologe, der seinen Blick über befallenes Gewebe schweifen lässt. Er ist aber 

eben - wie ein Pathologe - nur ein Diagnostiker und kein guter Heiler. Am liebsten 

möchte er das Skalpell ergreifen und das böse Fleisch, den befallenen Herd, 

herausschneiden oder ausbrennen, das befallenen Körperglied amputieren. Gottes 

Kommen, die Heilung der Menschheit, das Heil und die Rettung, können nur durch 

Gottes brennendes Gericht erfolgen, dessen ist er sich fast sicher. Aber auch nur 

fast. 

 

Bis er dann Jesus kennenlernt - einen Menschen, der durch Handauflegen, durch 

Lächeln heilt, der Heil vermittelt auf dem Wege der Einfühlsamkeit, des Mitleidens, 

der Ängste nimmt und Hoffnung schenkt. Ein außergewöhnlicher Mann, der den 

Menschen ins Herz blickt. Schnell war ihm klar: Er ist es, dem ich den Weg bereitete. 

Und seit er im Gefängnis sitzt wird ihm immer wieder zugetragen, wo und wie dieser 

Jesus wirkt. Dass seine Reden Kraft haben Menschen zu einem neuen Leben zu 

rufen. Alles stimmt bei Jesus, er richtet die Niedergedrückten auf, gibt ein neues 

Leben den Lahmen und von fremden Mächten Gefesselten, den Geknechteten und 

Leidenden. Alles stimmt und zeugt von Macht, nur eines kommt Johannes spanisch 

vor: Kann denn bei Gottes Kommen gerade das Gericht ausbleiben? Muss denn 

nicht die Spreu vom Weizen getrennt werden, muss man nicht mit dem Bösen 

konsequent abrechnen, es aus dem Leib der Kirche herausschneiden?  

 



Die Skepsis des Johannes kann ich nachvollziehen. Kann denn Gottes Messias 

gekommen sein, wenn die Welt bleibt, wie sie ist? Die Frage geht auch mir nahe. Wie 

sieht die Welt denn aus nach 2000 Jahren Christentum? Es hat sich doch recht 

wenig geändert und manch Übel in Gesellschaft und Kirche kommt mir wie ein 

Dejavu vor – als hätte niemand etwas gelernt, als hätte keine Entwicklung 

stattgefunden. Viles, wie z.B. der Ukrainekrieg oder die Situation im Sudan und im 

Kongo lässt uns wieder einmal verzweifeln. Und fast möchten wir, wie der Täufer, 

das Jüngste Gericht auf all die Verursacher des Leides herabrufen. Und wenn wir 

dann sehen, wie Vertreter von Kirchen, wie z.B. der Moskauer Patriarch Cyril all die 

Gewalt und Menschenverachtung auch noch segnet, wen darf es da wundern, dass 

Menschen sich von Religion und Kirche abwenden?  

  

Trotzdem, wenn wir auf die Menschheitsgeschichte blicken und nachdenken über 

unser eigenes Leben, erinnern wir uns auch an heilsame Momente, wo Menschen 

diesem Wahnsinn trotzen. Da gab es Begegnungen und Berührungen, in denen uns 

Liebe begegnete, Wohlwollen und Wettschätzung. Jede und jeder von Euch wird sich 

an Situationen erinnern, die so unendlich guttaten - wo andere unser Leben 

wohltuend berührten, unser Leben veränderten, uns aufrichteten, Wunderbares 

bewirkten.  

 

In solcher Weise begegnet Jesus den Menschen. Er verurteilt nicht, er betrachtet sie 

nicht von oben herab wie Kinder, sondern hört zu und erfährt über die Gründe ihrer 

Abkehr vom Guten. Jesus setzt nicht das Skalpell an, sondern erforscht die Gründe 

der Krankheit und entzieht dem Übel seine Kraftquelle. Er will die Menschen nicht 

einschüchtern, sondern er will sie verstehen lernen, weil nur so kann er sie 

zurückführen zu sich selbst – etwas gänzlich Neues in der Religion des Abendlands. 

In dieser Weise unterscheidet er sich von den klassischen „tobsüchtigen“ Propheten, 

die durch Drohung mit dem Gericht zur Umkehr bewegen wollen.  

 

Und es stellt sich die Frage, ob es Sinn macht, moralisches Handeln durch Zwang zu 

erreichen, durch Drohung, in dem man den Menschen Angst macht vor der Hölle und 

infernalischen, göttlichen Strafen. Da ist Jesus doch ganz anders. Er ist bestrebt, 

dass der Mensch sich reinigt von allem, was ihn seiner Menschlichkeit beraubt und 



von Gott trennt. Einem solchen Menschen braucht man nicht mehr mit dem 

erhobenen Fingern zu drohen, er handelt auch ohne Forderung und Bußkatalog gut.     

 

Das angekündigte Strafgericht, das Auftreten eines ritterlichen Retters, der mit dem 

Schwert all das ausmerzt, was unmoralisch und unmenschlich ist, Feuersäulen und 

sich spaltende Meere und Sintflut fallen aus. Nicht die grollende, donnernde Stimme 

Gottes, der unsere Trommelfelle zu Bersten bringt und den Ungläubigen die Schädel 

einschlägt mit felsengroßen Hagelkörnern, haben wir zu erwarten.  

 

Nein, wir erwarten das Quietschen eines kleinen Kindes, das mit seiner kleinen 

speckigen Hand nach einem Heubüschel greift. Einst werden seine großen Augen 

Menschen anblicken, die ihre Würde verloren haben, die niemand mehr liebt - auch 

sie sich selbst nicht. Und dieser Blick wird sie heilen. Mit einem einzigen Wort, einer 

kleinen Geste, seinem offenen Ohr, wird ihnen all das zurückgeben was ihnen 

genommen wurde. Er wird mit einem Lächeln Herzen öffnen und trennende Mauern 

und Grenzen zerfließen lassen wie Nichts. Er wird die Spreu von uns nehmen und 

unsere Frucht keimen lassen. Fürwahr: Für das Übel wird dies ein Armageddon.  

 

Leider bekommt all dies und noch viel mehr der arme Johannes selbst nicht mehr 

mit, da Herodes ihn töten wird. Aber wir werden uns spätestens am Karfreitag an 

Johannes erinnern, wenn der Arzt und Menschensohn Jesus am Kreuz hängt, wegen 

seiner zärtlichen, heilsamen Taten zu Tode gemartert. Und wir werden uns wieder 

einmal das Gericht wünschen für all die Folterknechte.  

 

Auch wenn er nicht würdig war Jesu die Schuhe zuzubinden, so war er doch ein 

Mahner vor dem Herrn - der beste. Ostern verbindet uns mit ihm und Jesus. Wir sind 

eine Religion die einen Gott ihr Eigen nennt, der aus Liebe hilflos geworden ist: in der 

Krippe als Kind, am Kreuz als Sterbender. Aber er wird zu neuem Leben erweckt – 

Gaudete – so heißt der heutige Sonntag – Gaudete – Endstation Freude. 

 

Amen. 


