Predigt zum 3. Advent

(Evangelium nach Matthaus 11,2-11) von Pfr. Dr. André Golob

Wie letzten Sonntag geht es auch im heutigen Evangelium um Johannes, den
Taufer, den Sohn der Elisabeth. Vielleicht erinnert Ihr Euch noch daran, wie die
beiden Cousinen Maria und Elisabeth, beide schwanger, zusammenkamen und das
Kind in Elisabeths Leib - eben dieser Johannes - vor Freude hupfte, als beide
Bauche sich beruhrten. Eine Szene, der wir das Magnificat der Elisabeth zu

verdanken haben — ein Lobgesang auf Maria, den wir aus der Abendliturgie kennen.

Aber Johannes den Taufer und Jesus unterscheidet, obwohl sie vom Alter nicht weit
entfernt und miteinander verwandt sind, eine ganze Menge. Trotzdem Jesus wohl
lange Zeit ein Schuler des Taufers gewesen sein muss, ihm zumindest sehr
nahestand, hat er sich offensichtlich freigeschwommen von seinem Lehrer. Er geht
Wege, die ganz anders, im wahrsten Sinne des Wortes radikaler (lat. radex = die
Wurzel) sind, und in gewisser Weise verwirft er das, was der Taufer sagt, bedient
sich einer tiefer gehenden Methodik — da er der Wahrheit und Gott noch tiefer

verbunden ist.

Johannes ist ein gewaltiger Mann, eine Erscheinung, die Eindruck macht. Wie
Rasputin gekleidet zieht er die Leute in seinen Bann. Er tobt und schreit und
verkundet das Gericht und fordert die Menschen auf umzukehren, sich auf Gott zu
besinnen. Wir kennen solche Menschen aus dem Alten Testament. Dort werden sie
Propheten genannt. Es gibt von ihnen fast zwanzig. Es sind meist radikale,
wortgewaltige Prediger, die den Menschen mit Feuer und dem Untergang drohen,
falls sie sich nicht besinnen. Amos z.B. ist so jemand, ein Sozialkritiker, ein Mann,
der in seiner radikalen Forderung nach sozialer Gerechtigkeit und Mitleid mit den
Bedurftigen viel weiter geht als tausende Jahre nach ihm Karl Marx. Geschlachtet
werden da die fetten, verwohnten Luxusweiber der reichen Herren, im eigenen Blute
wird Gott die ganze gefuhl- und mitleidslose Bagage ertranken. Die, die im Saus und
Braus auf Kosten der Armen leben, werden aufgeschlitzt wie Baschans Kihe — so

nennt Amos die reichen Luxusfrauen Samariens. Harter Tobak, méchte man sagen.



Wahres Entsetzen Uber die unertraglichen Qualen der Hungernden, die Missstande
im eigenen Land, lasst Propheten zu solch drastischen Bildern greifen. Abgesehen
von dem vielen Blut, ist es jedoch wichtig, dass mal jemand sagt, wie es ist, dass mal
jemand Tacheles redet - die Missstande an den Pranger stellt ... wenn es denn sonst
niemand tut. Und schauen wir das Leid in der Welt an, dann sind solche Worte
aktueller denn je. Und ich frage mich haufig, nachdem ich die Nachrichten geschaut
habe, ob die Diplomatie der Politiker nicht manchmal zu weit geht. Menschenrechte
und das Uberleben unseres Planeten sind nicht verhandelbar — da kénnen auch aus

christlicher Sicht keine Kompromisse eingegangen werden.

Die judischen Propheten waren Menschen, die Visionen hatten, vorausschauten und
verwiesen auf den, der nach ihnen kommen sollte - machtiger als sie, von Gott an
Sohnes statt angenommen. Die Rede ist vom Meschiach, vom Messias (auf
Griechisch), dem Retter der Welt. Und es darf in diesem Zusammenhang nicht
Uberraschen, dass der lateinische Name Jesus, auf hebraischen Jeshua bzw.

Jehoshua, nichts anderes bedeutet als: ,Gott rettet".

Letzten Sonntag horten wir, wie Jesaja das Kommen dieses Retters ankundigte und
auch Johannes verkiindete mit lauter Stimme: Nach mir wird jemand kommen, der
starker ist als ich, ihm bin ich nicht wirdig die Sandalen auszuziehen. Er wird die
Spreu vom Weizen trennen und den Weizen in seine Scheune bringen und die Spreu
wird er fur immer vernichten.

Der Begriff Prophet, von Griechisch ,prophétés® (bzw. fem. ,prophétissa“), heifdt
Fursprecher, Sprachrohr. Das heiflt, die Propheten sind Ubermittler dessen, was Gott
den Menschen sagen will. Durch ihre Stimme vernehmen wir die Forderung Gottes
nach Gerechtigkeit und Umkehr, da wo die Rechte von Menschen mit FliRen
getreten werden. Doch sie sind auch nur Menschen - die Propheten -, auserwahlt
zwar, doch mit ihren eigenen Empfindungen, Emotionen und einem besonders
ausgepragten Einfuhlungsvermogen ausgestattet. Man spurt regelrecht, wie sie
mitleiden und wie sehr es sie wutend macht, wenn der Mensch sich von der
Menschlichkeit abwendet. Entsprechend erscheint ihre Padagogik ein Stlck weit als
Holzhammermethodik. Sie betrachten die Menschen in ihrer Uneinsichtigkeit und

Unreife wie Kinder. Ach mdge es doch so leicht sein, mit Drohungen und Appellen,



diese kleinen Einfaltspinsel auf den rechten Weg zurlckzufihren. Da ging manchmal
der Schuss nach hinten los. Wer andere wie Kinder behandelt, darf sich nicht
wundern, wenn sie reagieren wie Kinder. Manche werden gelacht haben uber
Johannes den Taufer, manche sind dartber witend geworden ... als kdnne man sie
einschichtern wie Kleinkinder. Und bei einem haben Johannes Drohungen und
Einschichterungsversuche so viel Trotz und Zorn erzeugt, dass er ihn nicht nur
mundtot machte sonders sich spater das abgeschlagene Haupt des Taufers auf

einem silbernen Tablett bringen liel3 — Kénig Herodes.

Johannes der Taufer, diese irgendwie sympathische, etwas ruppige Figur, hat etwas
von einem Arzt, der ein Leiden diagnostiziert, der Uber dem Mikroskop sitzt und wie
Robert Koch den Bazillus lokalisiert, der die Welt bedroht. Er erscheint wie ein
Pathologe, der seinen Blick Uber befallenes Gewebe schweifen lasst. Er ist aber
eben - wie ein Pathologe - nur ein Diagnostiker und kein guter Heiler. Am liebsten
mochte er das Skalpell ergreifen und das bdse Fleisch, den befallenen Herd,
herausschneiden oder ausbrennen, das befallenen Korperglied amputieren. Gottes
Kommen, die Heilung der Menschheit, das Heil und die Rettung, kdnnen nur durch
Gottes brennendes Gericht erfolgen, dessen ist er sich fast sicher. Aber auch nur

fast.

Bis er dann Jesus kennenlernt - einen Menschen, der durch Handauflegen, durch
Lacheln heilt, der Heil vermittelt auf dem Wege der Einflhlsamkeit, des Mitleidens,
der Angste nimmt und Hoffnung schenkt. Ein auRergewdhnlicher Mann, der den
Menschen ins Herz blickt. Schnell war ihm klar: Er ist es, dem ich den Weg bereitete.
Und seit er im Gefangnis sitzt wird ihm immer wieder zugetragen, wo und wie dieser
Jesus wirkt. Dass seine Reden Kraft haben Menschen zu einem neuen Leben zu
rufen. Alles stimmt bei Jesus, er richtet die Niedergedrickten auf, gibt ein neues
Leben den Lahmen und von fremden Machten Gefesselten, den Geknechteten und
Leidenden. Alles stimmt und zeugt von Macht, nur eines kommt Johannes spanisch
vor: Kann denn bei Gottes Kommen gerade das Gericht ausbleiben? Muss denn
nicht die Spreu vom Weizen getrennt werden, muss man nicht mit dem Bdésen

konsequent abrechnen, es aus dem Leib der Kirche herausschneiden?



Die Skepsis des Johannes kann ich nachvollziehen. Kann denn Gottes Messias
gekommen sein, wenn die Welt bleibt, wie sie ist? Die Frage geht auch mir nahe. Wie
sieht die Welt denn aus nach 2000 Jahren Christentum? Es hat sich doch recht
wenig geadndert und manch Ubel in Gesellschaft und Kirche kommt mir wie ein
Dejavu vor — als hatte niemand etwas gelernt, als hatte keine Entwicklung
stattgefunden. Viles, wie z.B. der Ukrainekrieg oder die Situation im Sudan und im
Kongo lasst uns wieder einmal verzweifeln. Und fast mochten wir, wie der Taufer,
das Jungste Gericht auf all die Verursacher des Leides herabrufen. Und wenn wir
dann sehen, wie Vertreter von Kirchen, wie z.B. der Moskauer Patriarch Cyril all die
Gewalt und Menschenverachtung auch noch segnet, wen darf es da wundern, dass

Menschen sich von Religion und Kirche abwenden?

Trotzdem, wenn wir auf die Menschheitsgeschichte blicken und nachdenken Uber
unser eigenes Leben, erinnern wir uns auch an heilsame Momente, wo Menschen
diesem Wahnsinn trotzen. Da gab es Begegnungen und Beruhrungen, in denen uns
Liebe begegnete, Wohlwollen und Wettschatzung. Jede und jeder von Euch wird sich
an Situationen erinnern, die so unendlich guttaten - wo andere unser Leben
wohltuend beruhrten, unser Leben veranderten, uns aufrichteten, Wunderbares

bewirkten.

In solcher Weise begegnet Jesus den Menschen. Er verurteilt nicht, er betrachtet sie
nicht von oben herab wie Kinder, sondern hort zu und erfahrt Uber die Grunde ihrer
Abkehr vom Guten. Jesus setzt nicht das Skalpell an, sondern erforscht die Griinde
der Krankheit und entzieht dem Ubel seine Kraftquelle. Er will die Menschen nicht
einschuchtern, sondern er will sie verstehen lernen, weil nur so kann er sie
zuruckflihren zu sich selbst — etwas ganzlich Neues in der Religion des Abendlands.
In dieser Weise unterscheidet er sich von den klassischen ,tobsuchtigen® Propheten,

die durch Drohung mit dem Gericht zur Umkehr bewegen wollen.

Und es stellt sich die Frage, ob es Sinn macht, moralisches Handeln durch Zwang zu
erreichen, durch Drohung, in dem man den Menschen Angst macht vor der Holle und
infernalischen, gottlichen Strafen. Da ist Jesus doch ganz anders. Er ist bestrebt,

dass der Mensch sich reinigt von allem, was ihn seiner Menschlichkeit beraubt und



von Gott trennt. Einem solchen Menschen braucht man nicht mehr mit dem

erhobenen Fingern zu drohen, er handelt auch ohne Forderung und Buf3katalog gut.

Das angekundigte Strafgericht, das Auftreten eines ritterlichen Retters, der mit dem
Schwert all das ausmerzt, was unmoralisch und unmenschlich ist, Feuersaulen und
sich spaltende Meere und Sintflut fallen aus. Nicht die grollende, donnernde Stimme
Gottes, der unsere Trommelfelle zu Bersten bringt und den Unglaubigen die Schadel

einschlagt mit felsengrol3en Hagelkérnern, haben wir zu erwarten.

Nein, wir erwarten das Quietschen eines kleinen Kindes, das mit seiner kleinen
speckigen Hand nach einem Heubuschel greift. Einst werden seine grof3en Augen
Menschen anblicken, die ihre Wurde verloren haben, die niemand mehr liebt - auch
sie sich selbst nicht. Und dieser Blick wird sie heilen. Mit einem einzigen Wort, einer
kleinen Geste, seinem offenen Ohr, wird ihnen all das zurtckgeben was ihnen
genommen wurde. Er wird mit einem Lacheln Herzen 6ffnen und trennende Mauern
und Grenzen zerflieRen lassen wie Nichts. Er wird die Spreu von uns nehmen und

unsere Frucht keimen lassen. Flrwahr: Fir das Ubel wird dies ein Armageddon.

Leider bekommt all dies und noch viel mehr der arme Johannes selbst nicht mehr
mit, da Herodes ihn toten wird. Aber wir werden uns spatestens am Karfreitag an
Johannes erinnern, wenn der Arzt und Menschensohn Jesus am Kreuz hangt, wegen
seiner zartlichen, heilsamen Taten zu Tode gemartert. Und wir werden uns wieder

einmal das Gericht winschen fur all die Folterknechte.

Auch wenn er nicht wirdig war Jesu die Schuhe zuzubinden, so war er doch ein
Mahner vor dem Herrn - der beste. Ostern verbindet uns mit ihm und Jesus. Wir sind
eine Religion die einen Gott ihr Eigen nennt, der aus Liebe hilflos geworden ist: in der
Krippe als Kind, am Kreuz als Sterbender. Aber er wird zu neuem Leben erweckt —

Gaudete — so heildt der heutige Sonntag — Gaudete — Endstation Freude.

Amen.



